
META 2024

132

En angelsaksisk steinkirke 
på opphavsstedet til Norges 
tidligste helgenkult? Nye spor 
funnet på Selja – St Sunnivas 
og Seljemennenes helligdom

Regin Meyer

The island Selja on the Norwegian West coast is the alleged martyr site of the saints 
of St Sunniva and the Seljumen, who according to legend, lived and died in the 
10th century. Study of the ruins on the island has revealed the importance and devel-
opment of the site during the Middle Ages. They comprise the remains of a bishop’s 
church, a Benedictine abbey, a rockshelter chapel and a terrace complex in the hill-
side. The additional ruins of a pilgrim’s church have been investigated as part of 
ongoing conservation.

The investigation has revealed unknown traces of an early building phase in the 
church ruin, which has been interpreted as a stone chapel dating before the episcopal 
see was established at Selja c.1068–70. Architectural features indicate Anglo-Saxon 
craftsmanship, which is further supported by the site’s archaeological context. This 
article argues that this unusual early stone chapel must be the result of communica-
tion and travels across the North Sea, at a time when Anglo Saxon priests and Chris-
tian conceptions came to Norway to bring Christian conversion and royal conquest.

Innledning

Øya Selja, på den norske vestkysten, 
har en uvanlig stor mengde byg-
ningsrester etter det som har vært en 

av middelalderens viktigste og eldste 
helligsteder. Av Seljas rike arkeologi 
og historie er det først og fremst ste-
dets pittoreske klosterruin og legen-

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



REGIN MEYER

133

Figur 1A Sett mot øst: Dronefoto som viser ruinene på øya Selja på den norske vestkysten, 
ca.180 km nord for Bergen. Figur 1B Sett mot vest: Sunnivakirkeruinen (RM 2018). Figur 1C 
Rivertz’ plantegning av Sunnivakirkeruinen i 1909 (Riksantikvarens arkiv).

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



META 2024

134

den om St. Sunniva som de fleste 
tenker på. Det er slik symptomatisk 
at nettopp statuen av «den hellige 
Sunniva» pryder tettstedet Selje, fra 
hvor man tar «Klosterbåten», ut til 
det folk flest kaller «Selje kloster». 

Slik har altså klosteret og helgenen 
blitt selve monumentet og personifi-
seringen av stedet, illustrert i turist-
brosjyrer, litteratur og kommunevå-
pen. Gjennom begge kan man la seg 
fascinere av det norske Vestlandets 
regionale helgen og det kjente klos-
teret ved hennes helligdom.

Men lokaliteten kan skilte med 
legendemateriale og arkeologi langt 
utover dette. Faktisk tyder mye på 
at øya som kristent kultsted har en 
enda eldre opprinnelse enn tilbedel-
sen av selveste St Olav og hans grav 
i Nidaros fra midten av 1000-tallet. 
Til tross for at vår kunnskap i dag 
er basert på forskning gjennom hele 
200 år, viser de siste års arbeider at 
Selja fremdeles innehar et kunn-
skapspotensiale som kan bringe oss 
nærmere opprinnelsen og betydnin-
gen i kristningstiden.

Særlig har de siste års arbeider ved 
Sunnivakirkens ruin (fig.1ABC), i 
fjellsiden bak klosteret, kunne by på 
ukjente spor som har blitt identifisert 
gjennom konservering og bygnings-
arkeologiske undersøkelser.1 Opp-
dagelsene stiller spørsmålstegn ved 

1  Utført av Regin Meyer (Norsk insti-
tutt for kulturminneforskning) i samar-
beid med Geir Magnussen (Bakken & 
Magnussen Restaureringsverkstad), på 
oppdrag for Stad kommune ved Bjørn 
Jensen.

tidligere dateringer og bringer inn et 
nytt angelsaksisk innslag i kirkearki-
tekturen. Tolkningene utfordrer der-
med den etablerte oppfatningen av 
den eldste steinkirkens opprinnelse. 
Funnene kan tyde på at kirkelig og 
håndverksmessig kompetanse ble 
hentet fra det angelsaksiske England 
allerede før Olav Kyrres bispesete 
(ca.1068–70), ved at en liten stein-
kirke eller et kapell ble bygget. Opp-
dagelsene fremhever denne steinkir-
kens viktige rolle og tilknytningen 
til Norges tidligste kjente helgener, 
Seljemennene.

I lys av de nye funnene stilles 
følgende spørsmål: Hva slags kon-
struksjon er det som kan identifise-
res i Sunnivakirkeruinen, men som 
er eldre enn denne kirken? Hvor 
gammel er konstruksjonen? Hvilke 
impulser kan tolkes ut fra håndverk 
og utforming? Hvem står bak opp
føringen? Hvilken funksjon har kon-
struksjonen hatt på helligstedet?

Ruinene på Selja og 
helligøyas betydning

Hvorfor er Selja så viktig? Svaret ligger 
i flere lag av en lang historisk utvik-
ling og i en serie arkeologiske funn 
som ble gjort på 1800- og 1900-tal-
let. En del kan presenteres gjennom 
landskapet og ruinene lengst vest på 
øya. Stedet å begynne er 50 m opp i 
en værutsatt fjellside hvor det ligger 
en heller, og bak denne, hulen hvor 
St. Sunniva skal ha lidd martyrdøden 
ved midten på 900-tallet (fig.1). 
Murrester og kalkspor på berget 

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



REGIN MEYER

135

viser at martyrstedet på et tidspunkt 
ble en hulekirke, trolig dedikert til 
St Mikael, med utsyn mot havet og 
solnedgangen. Hulen og martyr-ste-
det er altså selve utgangpunktet for 
at Selja i overgangen fra vikingtid til 
tidlig middelalder, ble et at de vik-
tigste helligstedene i Norge. Over tid 
vokste stedet som pilegrimsmål og 
huset flere relikvier.

Med dette fulgte etableringen av 
religiøse institusjoner som fremde-
les har levninger etter seg (fig.1A, 
2AB). På sletta nedenfor fjellet står 
ruinene etter Kristkirken (G) som 
var en bispekirke da bispesetet ble 
etablert på øya ca.1068–1070.2 Et 
benediktinerkloster ble grunnlagt 
på slutten av 1000-tallet, men i dag 
sees den senere fasen fra 1300-tallet 
med bispekirken utvidet til en klos-
terkirke og dedikert til St. Alban. Et 
iøynefallende vesttårn fra ca.1100 
står fremdeles i full høyde. På nord-
siden sees kirkegårdsmuren med pro-

2  Det har blitt argumentert for at bispe-
setet ble flyttet fra Selja til Bergen ved 
slutten av samme århundre, hvor to kir-
ker hadde blitt påbegynt av Olav Kyrre. 
Den lille Kristkirken ble bygget i tre til 
midlertidtid bruk mens den store Krist-
kirken i stein var under oppføring. Sist-
nevnte skulle omsider bli den endelige 
domkirken for resten av middelalderen. 
Videre har translasjonen av Sunnivas 
relikvier fra Selja til Bergen i 1170 blitt 
ansett å være av slik betydning at det 
symbolsk sett markerte fullførelsen av 
flyttingen av bispesetet, selv om dette 
begynte tidligere. (Helle 1997, s.  244; 
249–250 Ommundsen et al. 2021, 
s. 37).

sesjonsgang på innsiden. Av eksterne 
bygninger finnes et gjestehus i sør og 
et mulig infirmarie (sykestue) i øst. 
Synlig er også helleveien som pilegri-
mer og gjester ville ha fulgt fra hav-
nen og opp til klosteret.

Herfra kunne man følge en trap-
peoppgang i fjellsiden til Seljas vik-
tigste helligdom, martyrstedet til St. 
Sunniva (AB) (fig.2–3). På veien ville 
man passere et enormt terrassekom-
pleks med tre avsatser. På den øverste 
avsatsen sto St. Sunnivakirken som 
sammen med komplekset utgjorde 
en monumental enhet, synlig for 
skip langs kysten. Plasseringen foran 
den nevnte hulen knyttet slik Sunni-
vas relikvier i kirken til martyrstedet 
hennes.

Samlet formidler dette: bispekir-
ken til et bispesete, en hulekirke, 
en pilegrimskirke, et monumentalt 
terrasseanlegg, et klosteranlegg med 
klosterkirke, samt en rekke eksterne 
bygninger og konstruksjoner. Fak-
tisk forteller Odd Munk Snorresson 
på slutten av 1100-tallet at det den 
gang fantes 5 kirker på øya, hvorav 
den ene trolig sto på østsiden (Oddr 
& Rindal 1977, s. 78). Konsentrasjo-
nen av 3–4 kirker på et så lite område 
er så spesielt at man ikke kjenner til 
noe lignende i Norge (med unntak 
av urban kontekst). Hulen som selve 
utgangspunktet, har vært av så anse-
lig betydning at den har blitt omtalt 
som livmoren som fødte den norske 
kirken (Hommedal 1995, s.  143; 
Lidén 1995). Det er derfor med rette 
at Selja må kunne kalles et helligsted 
og en ruinlokalitet i særklasse. Av 
alle dens levninger og kilder til forti-

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



META 2024

136

Øverst fra venstre: Figur 2AB Cato Engers plan over ruinlokaliteten etter undersøkelsene i 
1935–1940 (Riksantikvarens arkiv). Betegnelser er lagt til av forfatteren (RM 2024). Figur 
2CDE De tre kong Olaver: Olav Tryggvason, Olav Haraldson, og Olav Kyrre (Tegnet av Erik 
Werenskiold 1899, Christian Krogh 1890-tallet, Gerhard Munthe 1899). Figur 2F St Sunniva 
fra Austevoll kirke, nå i Bergen Universitetsmuseum (RM 2021).

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



REGIN MEYER

137

den, ønsker vi her å rette et særskilt 
fokus nettopp på ruinen Sunniva-
kirken, uten helt å forlate de øvrige 
levningene.

Seljas helgener og de tre Olaver

Den historiske sannheten bak hel-
gene som kan knyttes til Selja skal 
ikke diskuteres her. Likevel må det 
påpekes at det svært tidlig ble eta-
blert en helgentradisjon på øya og at 
tre norske konger har fått en sentral 
rolle i utviklingen av helligstedet: 
Olav Tryggvasson, Olav Haraldsson 
og Olav Kyrre (fig.2CDE).

Skal vi tro middelalderske legen-
der og sagaer, fant Olav Tryggvasson 
(963–1000) levningene etter Sun-
niva og følget hennes i 996 lengst 
vest på øya, hvor han bygde en kirke 
til henne (Tosterud 1997; Oddr & 
Rindal 1977; Mundal 1997b). Sun-
niva skal ha vært en irsk dronning 
som på midten av samme århundre 
flyktet over Nordsjøen, hvor hun 
omsider led martyrdøden i Selje-
hulen forfulgt av hedenske vikinger. 
Går man i stedet til vestlandets eld-
ste lovkilde, Gulatingsloven, er det 
imidlertid et annet helgenteam som 
trer frem, nemlig Seljemennene.

Seljemennenes egen messedag 
(8  juli), skal ifølge lovkildens kris-
tendomsbolk ha blitt stiftet av Olav 
Haraldsson selv (995–1030). Hvor-
vidt kongen virkelig stiftet Selju-
mannamessen i 1024 er noe omdis-
kutert. Imidlertid ansees lovteksten 
å være av anselig alder (11 århundre) 
og gir oss et lite glimt av Norges tid-

ligste kjente helgener, mens Sunniva 
merkelig nok er ikke nevnt (Johnsen 
1968, s. 40; Birkeli & Hauge 1995, 
s.  82–83, 94–97). I stedet har det 
blitt argumentert for at hun er en 
senere konstruert helgen og nevnes i 
kildene først på 1100-tallet (O’Hara 
2009, s.  113; Helle 1997, s.  249–
250). Seljemenne ble da presentert i 
Sunnivalegenden som del av hennes 
reisefølge (Hommedal 2018, s. 63). 
Over tid utviklet hun seg med vok-
sende popularitet til å bli vestlandets 
regionale helgen, og Bergens skyts-
helgen, og fikk videre utbredelse til 
flere Nord-Europeiske land.

Felles for Tryggvasson og 
Haraldsson er fortiden som krigs-
herrer i det angelsaksiske England, 
riktig nok på ulike tidspunkt under 
danskekongen Svein Tveskjegg, før 
begge skiftet side til kong Æthel-
red  II. Lojalitetsskiftet ble markert 
med ritualer i form av kristen dåp. 
Videre satte begge kurs tilbake mot 
Norge med hensikt å kristne landet 
og kreve tronen. For Tryggvasson 
skal dette ha skjedd i 995 med tin-
get på Moster, etterfulgt av tinget på 
Dragseide i 996 (6 km fra Selja), før 
han fant Sunnivas levninger (Oddr & 
Rindal 1977, s. 72–85; Snorri, Holts
mark, Seip, Hødnebø, & Magerøy 
1979a). Når det gjelder Haraldsson, 
så skal kongen ha ankommet Selja i 
1015 og holdt ting på Moster i 1023 
hvor den eldste kristenbolken skal 
ha blitt skrevet (Snorri, Holtsmark, 
Seip, Hødnebø, & Magerøy 1979b). 
Begge kongene skriver seg slik inn 
i Seljas historie gjennom etablering 
av helligdom, kirkebygging og mes-

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



META 2024

138

sen for de første helgene, skal vi tro 
kildene.

Olav Kyrre representerer en senere 
fase med etableringen av bispese-
tet på Selja i 1068–70, samtidig 
med Oslo og Nidaros. De to eldste 
steinkirkene, Kristkirken og Sun-
nivakirken, har blitt tilskrevet han 
av de fleste fagfolk. Den sistnevnte 
kirken er identifisert med nettopp 
ruinen som beskrives her (Krefting 
1868, s. 11; Enger 1949, s. 11; Hom-
medal 1997, s. 48; Hommedal 2021, 
s. 77). En utbredt oppfatning er da at 
Tryggvassons kirke var forgjengeren 
til denne, men bygget i tre.

Sunnivakirkeruinen og 
forskningshistorien

Sunnivakirken kan i dag oppleves 
som en ruin i fjellsiden på terrasse-
anleggets øverste avsats med utsyn 
er mot havhorisonten og Stadlan-
det (fig.1). Hele terrasseanlegget har 
blitt bygget ut i flere faser, avsats 
for avsats, fra øst til vest (fig.2AB) 
(Enger 1949, s.  14–16). Imidlertid 
er svært mye av det man ser rekon-
struert og hele anleggets funksjon 
ukjent. At den øverste avsatsen har 
fungert som plattform for kirken er 
åpenbart, men utover dette varierer 
tolkningsforslagene med at byggver-
ket var ment for besøkende pilegri-
mer, at det var konstruert for religi-
øse prosesjoner eller at man ønsket 
å skape et stort synlig monument i 
landskapet (Hommedal 1997, s. 52; 
Hommedal 2018, s. 73–75, 82). Det 

er også fullt mulig at samtlige av 
disse funksjonene har inngått.

Dagens kirkeruin viser et skip og 
et kor, med henholdsvis ytre mål 9.6 
m x 6.5 m, og 5.5 m x 5.0 m. Inn-
til korets østmur står en murt benk 
eller pall (catafalque), hvor skrinene 
til St Sunniva og Seljemennene skal 
ha stått (Krefting 1868, s. 11; Nico-
laysen 1892, s. 3; Hommedal 2018, 
s.  73–75; Hommedal 2019, s.  56). 
Skipet har parallelle motstilte por-
taler i langmurene, tolket som et 
ambulatorium (gjennomgang) for 
pilegrimer som på denne måten 
kunne se skrinene på pallen i øst. I 
hjørnene mot nordøst og sørøst står 
basene for sidealtere med uvisse dedi-
kasjoner. Blant kirkens finurligheter 
finner vi en oval steinsatt åpning i 
gulvet, med ukjent funksjon. Rui-
nens kombinasjon av originale og 
tilførte murskift er et sentralt tema 
senere i artikkelen. Her skal det kun 
påpekes at man tradisjonelt har truk-
ket frem kvadersteinene som repre-
sentativt for hvordan kirken har sett 
ut i middelalderen.

Kirken har i likhet med resten av 
lokaliteten en lang forskningshisto-
rie. Et naturlig startsted er Lorentz 
Diderch Klüwer, hvis grunnplan 
gjengir ikke bare Sunnivakirken 
men alle sentrale konstruksjoner på 
stedet, som et slags status-quo for 
ruinene i 1817 (Klüwer 1823; Kref-
ting 1868). Han blir etterfulgt av de 
øvrige «pionerene» som også under-
søkte andre kjente middelalderan-
legg i Norge. Av særlig betydning 
er Carl Otto Krefting (1866), Johan 

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



REGIN MEYER

139

Meyer (1892, 1920) (Krefting 1868; 
J. Meyer 1920; Nicolaysen et al. 
1892), samt den mest virksomme på 
øya, Cato Enger (1935–1941, 1967) 
som skal ha uttalt at: «Selje er mitt 
hjertebarn» (Enger 1949; Unknown 
1968, s.  5) Parallelt med dette har 
bidrag fra en rekke historikere vært 
viktige i kunnskapsproduksjonen, 
blant annet Rudolf Keyser, Christian 
C.A. Lange, Gustav Storm og P.A. 
Munch (Lidén 1997, s. 253–254). Fra 
nyere tid er særlig «Seljaprosjektet» i 
1990–92 verdt å nevne, med mura-
nalyser og utgravninger under ledelse 
av Mari Nybø og Alf Tore Homme-
dal, med Sunnivakirken inkludert 
(Rindal, 1997; Lidén 1997). Nybø 
har også skrevet en PhD-avhandling 
om Albanuskirken og Hommedal 
har publisert en rekke artikler om 
øyas historie og arkeologi helt frem 
til i dag (Nybø, 2000; Hommedal 
1993, 1995, 1996, 1997, 2018, 2019, 
2021, 2023). I 2021 kom boken St. 
Sunniva: Irish Queen, Norwegian 
Patron Saint med flere internasjonale 
artikkelbidrag (Hommedal, O’Hara 
& Ommundsen 2021).

For Sunnivakirken ser man at 
dagens arkitektoniske utforming 
faller suksessivt på plass gjennom 
de tilgjengelige grunnplanene fra 
1800-tallet og frem til 1909. Fra 
Klüwer til Krefting, kommer kirkens 
form, portaler og altere som også sees 
i dag, med et par unntak (fig.3G). 
Likedan har terrasseanlegget gått fra 
å ha to avsatser på 1800-tallet til tre 
på 1930-tallet etter hvert som levnin-
gene har blitt gravd ut. Da Rivertz 
iverksatte sin restaurering i 1909 

synes kirkeruinens grunnplan å være 
den samme, med unntak av hovedal-
teret som hadde gått tapt (fig.1).

Disse grunnplanjamføringene 
gir oss et interessant vertikalt per-
spektiv på undersøkelsene over tid, 
mens dokumentasjonen av vegg-
flatene (horisontalt) er langt mer 
sparsom. Et unntak gjelder Meyers 
oppriss av vestmuren i 1892, beskre-
vet som «Kistemur med Kledning af 
Olivinplader».3 Tegningen av disse 
olivinkvaderne (eller «platene») er så 
vesentlig fordi denne typen murverk 
har nettopp blitt selve koblingen 
mellom Sunnivakirken på terras-
sen og Kristkirken nede på sletten 
(fig.3ABCD). I begge tilfeller dreier 
det seg om kvadermurverk som er så 
likt at det argumenteres for at begge 
kirkene må ha blitt bygget samtidig: 
«Den haandværksmessige udførelsen 
er ogsaa i begge disse kirker saa paa-
faldende ens, at man vel maa kunne 
fastslaa samme alder for begge» 
(Hommedal 1996, s. 36). 3

Satt i en historisk kontekst, så 
knyttes det praktfulle kvadermur-
verket til en betydningsfull hendelse 
da Kristkirken og Sunnivakirken 
tolkes å ha blitt reist i sammenheng 
med Olav Kyrres etablering av bispe-
setet i 1068–70, henholdsvis som 
bispekirke og kirke for helgenene 
(Hommedal 2019, s. 51; Nybø 2000, 
s.  192–193, 197, 202; Nybø 2001, 
s. 121). For Sunnivakirkens ruin ble 
de øvrige 17 murflatene dessverre 
aldri dokumentert, og representativi-

3  Tegning sign. Johan Meyer 1892, 
nr.939 (Riksantikvarens arkiv, Oslo).

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



META 2024

140

Øverst fra venstre: Figur 3AB Kristkirkens kvaderstein (RM 2020) samt oppmålingstegning 
av Albanuskirkens murverk, det vil si partiet av den opprinnelige Kristkirken (Johan Meyer 
1892, Riksantikvarens arkiv). Figur 3CD Sunnivakirkens kvarderstein i indre vestmur (RM 
2020) samt oppmålingstegning av samme mur (Johan Meyer 1892, Riksantikvarens arkiv). 
Figur 3E Samme mur fotografert i 1909 like før Rivertz’ restaurering (Riksantikvarens arkiv). 
Figur 3F Murmester Geir Magnussen meisler ut tilført gneis i sement fra restaureringene 
for å finne original murkjerne (RM 2020). Figur 3G Otto Kreftings plan av terrasseanlegget, 
Sunnivakirkeruinen samt heller og hule i 1868 (Riksantikvarens arkiv).

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



REGIN MEYER

141

teten i Meyers oppriss er derfor van-
skelig å vurdere. Fra begynnelsen av 
det 20 århundret finnes det likedan 
bare tre foto av ruinen. Like etter 
dette fulgte en omfattende restau-
rering som skulle endre ruinen mar-
kant.

Restaureringen i 1909 og 
ruinen som arkeologisk kilde

Året 1909 ble Sunnivakirkeruinen 
utsatt for en hardhendt restaure-
ring. Arbeidet ble ledet av arkitekt 
Kristen Rivertz på oppdrag for For-
tidsminneforeningen. Rivertz, som 
blant annet er kjent for å sitt bidrag 
til jugendarkitekturen i Ålesund 
(1904) samt det nybarokke Rivertz-
ske Kvartal i Oslo (1912), hadde ikke 
erfaring med middelalderruiner og 
skulle etter Selja aldri beskjeftige seg 
med dens slags igjen (R. Meyer 2018, 
s. 12).

Foruten å tilføre en stor mengde 
bygningsmateriale for å komplet-
tere ruinen, fikk Rivertz også hevet 
gulvet i skipet som han mente hel-
let nedover på grunn av setninger. 
Foto etter arbeidet viser et kirkeskip 
med en merkelig «knekk» på midten. 
Resultatet mottok i etterkant en 
massiv kritikk av foreningen med 
uttalelsen om at: «Som ruinen nu 
staar, er den ny, stygg og misvisen-
de».4 Senere, i 1967 førsøkte Enger 
så å rette opp disse inngrepene ved å 

4  Brev fra Kielland og Shetelig til Avde-
lingens Bestyrelse, 15.09.1910 (Riks
antikvarens arkiv, Oslo).

justere tilbake sokkelpartiet og gul-
vet til opprinnelig stilling. Rivertz 
og delvis Enger er følgelig mye av 
forklaringen på hvorfor ruinen ser ut 
som den gjør, både med hensyn til 
tilstand, uttrykk og formidling.

Det har derfor vært all grunn til 
å stille spørsmål om hvordan det står 
til med ruinens autentisitet og for-
midlingstroverdighet. Spørsmålet ble 
særlig aktualisert ved oppstarten av 
konserveringen i 2019. Spesielt illus-
trerende var det at man kunne obser-
vere graffiti og innrissede bokstaver 
på olivinkvadre, stående opp-ned og 
vinkelrett på den naturlige skrive
retningen. Fenomenet vitnet om at 
steinene må ha blitt tatt ut av deres 
opprinnelige posisjoner, og så murt 
inn et annet sted med ny orientering. 
Med dette fulgte vesentlige utfor-
dringer for hvordan arbeidet skulle 
gripes an: Hvordan konserverer man 
en ruin når det er så uvisst hva som 
er originalt og rekonstruert? Og i 
hvilken grad formidler dagens ruin 
egentlig den opprinnelige kirken?

Rivertz’ 3 foto tatt før restaurerin-
gen har gitt noen holdepunkter for 
enkelte partier. Særlig tydelig var det 
at vestmurens indre murskift med 
sokkel fremdeles er original (fig.3E). 
Men hva som er in-situ stein for 
de resterende ikke-fotograferte 6 
murene er uklart. I 2019 ble det føl-
gelig nødvendig å gå mer metodisk 
til verks for å forstå ruinens sam-
mensetning av byggemateriale, både 
in-situ og ex-situ. I forsøket på å 
finne svar og avklaringer ble det gjort 
noen høyst uventede oppdagelser.

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



META 2024

142

Bygningsarkeologi: Trekull 
og MERLF-dateringer

Med sikringen av løse steiner fikk 
man i 2019 muligheten til å studere 
murkjernen og dens tilstand gjen-
nom flere «kikkhull». Dette ble så 
fulgt opp med fjerning av partier 
og toppavdekninger i sement lagt i 
1909 og 1967. Det ble slik mulig å 
identifisere den gulbrune middel-
alderske kalkmørtelen bak, da den 
skiller seg tydelig fra senere restau-
reringsmørtler. At dette virkelig var 
original mørtel lot seg ytterligere 
bekrefte gjennom tynnslipsanalyser. 
En annen karakteristikk var bruken 
av skjellsand og ved flere tilfeller små 
trekullbiter i tilslaget. Til tross for 
en viss skeptisisme omkring datering 
av murverk med trekull, ble prøver 
likevel sendt inn til laboratorium for 
tidfesting (fig.4AB).

Å forsøke å C14-datere murverk 
med trekull medfører en hel del 
utfordringer og mulige feilkilder. For 
det første vil ikke trekullet kunne 
datere selve bygningskonstruksjo-
nen, men tidfester i stedet trefellin-
gen. I tillegg kommer forutsetningen 
at prøven må ikke stamme fra død 
kjerneved som vil før-datere selv 
fellingen. Videre må man stille seg 
det kritiske spørsmålet om hvordan 
trekullet kan ha endt opp i mørte-
len. Dette kan naturlig nok være et 
resultat av tilfeldigheter, slik supple-
rende tidfestinger og kjente tidsrefe-
ranser vil være en fordel. Imidlertid 
vil muligheten alltid kunne finnes 
hvor trekullet har sin opprinnelse fra 
kalksteinbrenningen og at trefellin-

gen har skjedd relativt kort tid før 
dette. Trekullet kan da ha fulgt med 
kalksteinen til leskingen og til slutt 
i mørtelen (MERLF = «Mortar-en-
trapped relict limekiln fuels»).

Med hensyn til Sunnivakirken så 
stammet de første relevante trekull-
dateringene ikke fra selve ruinen, 
men i stedet fra steinfyllingen under 
terrasseanlegget. I 2017, da trappene 
på nordsiden skulle istandsettes, ble 
det gitt dispensasjon til å ta opp noen 
av trinnene. Siden terrasseanlegget er 
tolket av Enger til å være bygget ut i 
3–4 faser, ble det gravet to små felt 
som korresponderte med de tidligste, 
D1 og D2. I begge tilfellene ble det 
tatt ut trekull i profilen til fyllingen 
under de nevnte fasene, med svært 
tidlige dateringer I felt 1 (D1): 983-
1051 cal AD (71.0%) og 973-1049 
cal AD (82.4%). I felt 2 (D2), ble 
det kun tatt en prøve: 1028-1184 cal 
AD (95%). Dateringene virket slik 
å følge Engers tolkning, at D1 var 
eldre enn D2, og muligens bygget for 
Olav Tryggvassons kirke (996), men 
også 50 år senere. For felt 2 dekket 
spennet på 160 år hele perioden da 
resten av anlegget antas å ha blitt 
bygget. Likevel kunne det være en 
potensiell mulighet for at den eldste 
terrasavsatsen var fra sen vikingetid 
eller tidlig middelalder. Imidlertid 
forble dette kun en post-quem tid-
festing.

Da vi i 2019 og 2020 tok ut tre-
kull fra selve kirkeruinen kom tan-
ken tilbake om en tidlig byggefase. 
Totalt ble det tatt 6 prøver fra ori-
ginalmørtel i murkjernen til kor og 
skip. Tre av disse ble datert til sen 

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



REGIN MEYER

143

Øverst fra venstre: Figur 4AB Oversikt som viser hvor trekullprøvene ble tatt, henholdsvis i 
fyllmassen under terrasseanlegget og i kirkeruinen (RM 2020). Figur 4CD Murparti i korets 
østmur som gjenkjennes på foto tatt av Rivertz like før restaureringen, og samme parti i dag 
(foto Rivertz 1909, foto RM 2018). Figur 4EF Huggmerker på kvader i skipet (yngste fase) og 
huggmerker på stein i koret (eldste fase) (foto RM 2020).

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



META 2024

144

vikingetid\tidlig middelalder, og de 
øvrige fra begynnelsen av 11 årh. til 
midten av 12 årh. Sammenstilt med 
prøvene fra 2017, synes dateringene 
å ligge i to grupper: 5 prøver med 
dateringer fra slutten av det 10 årh. 
til midten av 11  årh. (ca.970\980-
1050), og 4 prøver fra tidlig 11 årh. 
til midten av det 12 årh. (ca.1020-
1160).

Den siste gruppen befinner seg 
godt innenfor den senere utviklingen 
av terrasseanlegget og den antatte 
oppføringen av St Sunnivakirken 
under Olav Kyrre (1068–70). Det 
var ingen overraskelse. Den første 
gruppen derimot, var vanskeligere å 
plassere. En datering til første halv-
del av 1000-tallet eller før, kunne 
teoretisk sett innebære en steinkirke 
på et tidspunkt da mørtelmurte byg-
ninger ikke ville være å forvente i 
Norge. Men igjen kunne tilfeldig-
heter bak trekullet i mørtelen ikke 
helt utelukkes med dateringer fjernt 
i tid fra selve byggearbeidet. Følgelig 
var det vanskelig å konkludere hvor 
vidt resultatet egentlig samsvarte 
med kirkens oppførelse. I stedet var 
det andre oppdagelser som skulle til-
nærme dette spørsmålet.

Bygningsarkeologi: 
Håndverksspor og det 
ignorerte murpartiet

I tidligere forskning har Kristkirken 
på mange måter også datert Sunni-
vakirken, og da ut fra det karakte-
ristiske identiske kvadermurverket 
(jamfør fig.3AB med fig.3CD). Ved 

nærmere øyesyn vil man i begge kir-
kene se de samme rettvinklede oli-
vinblokkene med jevne bearbeidede 
flater som har parallelle diagonale 
huggmerker. Begge kirkene har også 
samme type sokkelprofil med avfa-
set hjørne. Likheten er slående, noe 
som har blitt påpekt mange ganger i 
forskningshistorien.

Imidlertid virker det som om 
ingen har lagt merke til, eller latt 
seg interessere av, en helt annen type 
murverk som finnes i Sunnivakirken 
(fig.4CDEF). Dette kan identifise-
res ved å sammenligne dagens ruin 
med Rivertz’ foto tatt før restau-
reringen i 1909. I bakgrunnen vil 
man gjenkjenne tre kantstilte steiner 
i østre kormur som på ingen måte 
«matcher» det kjente kvadermurver-
ket. De samme steinene står fremde-
les og deres in-situ-status støttes av 
mørtelanalyser i 2019. Videre inngår 
disse i et felles skift med andre stei-
ner med det samme avviket i form, 
material og redskapsspor.

Hva representerer dette avviket i 
stein og murverk? Selv om steinene 
har snor-rette kanter som kvaderne, 
viser de i stedet større variasjon 
i form, noen trapesoide og noen 
med avrundede hjørner. Kvadernes 
regelmessige rektangelform uteblir. 
Steinmaterialet er fremdeles olivin 
men av en lysere brun\gulbrun vari-
ant og trolig fra et annet steinbrudd. 
Overflatene er jevnt bearbeidet, men 
uten de konsekvente diagonale hugg-
merkene. I stedet preges de av korte 
slag fra en smal, nærmest skjeformet 
meisel. Samme byggestein vil man 
kunne gjenkjenne andre steder i 

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



REGIN MEYER

145

ruinen, men da som separate steiner 
hvor noe må åpenbart ha vært satt 
inn av Rivertz.

Bygningsarkeologi: De 
mystiske hjørnesteinene og 

rommenes sokkelskift

Til å følge opp det særegne partiet, 
er det verdt å rette oppmerksomhet 
mot et annet avvik i ruinen, nemlig 
kirkens sokler. Mens skipets sokkel 
består av et utspring med avfaset 
kant, viser koret i stedet en enkelt 
rettvinklet kant i utspringet. I skipet 
samsvarer sokkelen med kvaderstei-
nene mens i koret samsvarer sok-
kel med det «ignorerte» murverket 
beskrevet i forrige avsnitt. Denne 
påfallende forskjellen har dessuten 
blitt bemerket av Rivertz i 1909, noe 
som også fremgår på hans grunn-
plan. Der kan man følge sokkelut-
springet i skipet som en egen linje, 
mens i koret er det ingen.

Forskjellen i skipets, versus korets 
sokkel, innen utforming og prakt, 
gjenspeiler på ingen måte romme-
nes innbyrdes status i kirken. Skipet 
var tilgjengelig for de ambulerende 
pilegrimene, mens koret med sitt 
forhøyede gulv, hovedalter, pall og 
relikvier, var eksklusivt med en høy-
ere hellig status. Kirkens uensartede 
sokler gir derfor ingen mening der-
som rommene skulle ha vært bygget 
samtidig. I stedet indikerer denne 
vesentlige forskjellen to ulike bygge-
faser.

Denne kronologiske forskjellen i 
rommenes oppførelser kan dessuten 

gi forklaringen på en av ruinens store 
mysterier, nemlig to dekorative hjør-
nesteiner (fig.5CD). Den ene ligger 
i dag ex-situ på terrassekanten mens 
den andre står intakt i kirkekorets 
ytre nordøstre hjørne. Begge er iden-
tiske i materiale, håndverk samt pro-
fileringer med vulst og hulkil.

I det siste tilfellet kan steinen 
følges tilbake til dokumentasjonen 
i 1866, (Krefting et al. 1868, s. 12), 
1892 (Nicolaysen et al. 1892, s.  3) 
og i 1909.5 Den er gjengitt på flere 
plantegninger og det er ingen tvil 
omkring dens originalitet og in-si-
tu-posisjon i kirkehjørnet. Den andre 
steinen som ligger løst, inngår ikke i 
den nevnte dokumentasjonen og det 
har vært mye usikkerhet omkring 
dens proveniens. Men ved gjennom-
gang i arkivets brevkorrespondanse 
beskrives det at hjørnesteinen ble 
funnet under konserveringen i 1967, 
stående i kalk på høykant inne i ski-
pets sørmur. I 2021 lykkes prosjektet 
faktisk å komme i kontakt med de 
involverte som fant profilsteinen den 
gang. Engers konklusjon i brevmate-
rialet står fremdeles, nemlig at den 
må være plassert inne i muren som 
gjenbrukt byggemateriale.

Sammenligner vi ex-situ-hjørne-
steinen med hjørnesteinen in-situ, 
så er det plausibelt at den løse stei-
nen må stamme fra et annet hjørne 
i samme bygningskonstruksjon. 
Dette kan kun forklares dersom et 
eller flere hjørner på et tidspunkt har 

5  Brev fra Kristen Rivertz til Hr. arki-
tekt Schirmer, 24.07.1909 (Riksantikva-
rens arkiv, Oslo).

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



META 2024

146

blitt demontert i forbindelse med en 
ombygging eller utvidelse av et eldre 
byggverk. Disse profilerte hjørnestei-
nene er derfor ytterligere en indika-
sjon på en eldre byggefase i Sunniv-
akirkeruinen.

Til denne tolkningen følger det 
dessuten at ytterligere to hjørne-
steiner, plassert i koråpningen, har 
eksakt samme type materiale og pro-
filering, men uten vulst (fig.5AB), 
slik at det finnes totalt 4 hjørnestei-
ner. Skipet har til sammenligning 
ingen åpninger eller hjørner av dette 
slaget.

Bygningsarkeologi: 
Angelsaksiske 

arkitektoniske trekk

Den neste bygningsarkeologiske 
detaljen som skal belyses her angår 
et arkitektonisk trekk som ikke har 
vært nevnt i tidligere forskning. Den 
er av stor betydning siden den kan 
stamme fra en tradisjon og kon-
struksjonsmåte som er forskjellig fra 
det som ellers er kjent i landet.

Skipet og koret har som tidligere 
beskrevet, hver sine påviste origi-
nale murpartier, henholdsvis inne i 
vestmuren og østmuren, som stam-
mer fra ulike faser. I tillegg står det 
i ruinens to ytre sørøstre hjørner, to 
fint bearbeidede avlange steiner med 
vertikal plassering (fig.5EFGH). 
Observasjonen er viktig fordi man 
her ville forvente horisontale steiner 
som binder alternerende inn i hjør-
net fra annet hvert skift, slik det er 
mest vanlig. Dette arkitektoniske 

trekket må sies å være svært uvanlig i 
Norge, om ikke unikt, og det ansees 
å være en typisk karakteristikk innen 
den angelsaksiske byggetradisjonen 
(fig.5 IJKLM) (Taylor & Taylor 
1965, s. 6–7; Taylor & Taylor 1978, 
s. 940–944).

Bearbeidede vertikalt stående 
steiner i hjørner, har begrepet «quo-
ins» på engelsk og teknikken kalles 
«quoining» (fig.5). Mens Kristkirken 
på sletta har løst dette med kva-
dersteiner som går inn i hjørnene i 
vekslende skift viser Sunnivakirken 
i stedet pillaraktige steiner på høy-
kant i nevnte hjørner. Videre er det 
tydelig at hver stein har kun to jevnt 
bearbeidede vissider, noe som støtter 
tolkningen. Det er derfor lite sann-
synlig at de har vært ment for hori-
sontale skift.

Det ene hjørnet har dessuten en 
horisontalt liggende stein på toppen i 
samme bredde. Den ligger riktignok 
i sement slik at man kan ikke være 
sikker på at den er in-situ. Men siden 
den viser samme steinmateriale, kor-
responderende breddemål og iden-
tiske huggmerker så er det absolutt 
mulig at steinen har inngått i denne 
typen hjørne. I så tilfelle kan dette 
vise såkalte «long-and-short-quoins 
with bonding stones», noe som er 
en variant av den angelsaksiske kon-
struksjonsmåten.

Observasjonen har også betyd-
ning fordi det har blitt hevdet at det 
neppe finnes bevis for vekslende stå-
ende og liggende hjørnesteiner i nor-
ske steinbygninger fra middelalderen 
med henvisning til engelske kirker 
fra før midten av 1000-tallet (Lidén 

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



REGIN MEYER

147

Øverst fra venstre: Figur 5ABCD De omtalte profilerte hjørnesteinene i koråpningen, i 
korets ytre nordøstre hjørne samt ex-situ stein fra samme fase liggende utenfor ruinen (foto 
RM 2022). Figur 5EFGH De vertikalt stående pillaraktige steinene i skipets og korets ytre 
sørøstre hjørner (foto RM 2021). Figur 5IJKLM Eksempler på varianter av «quoins» i hjørner 
samt i angelsaksisk kirketårn (Rickman 1848).

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



META 2024

148

1974, s.  43). Denne påstanden må 
følgelig revurderes. Også her viser de 
nevnte hjørnesteinene samme red-
skapsspor og den lyse olivinen som 
samsvarer med det omtalte steinma-
teriale tolket som en eldre byggefase.

Bygningsarkeologi: Alter, 
kapitel eller skrin? Funn 
av profilsteiner i gulvet

Den siste oppdagelsen som skal pre-
senteres her ble gjort i 2022 da pro-
sjektet tok opp gulvsteinene i koret for 
fjerning av vegetasjon og tilstandsvur-
dering. Det ble tidlig stilt spørsmål 
omkring gulvets autentisitet på grunn 
av steinenes manglende ensartethet. 
Underveis fremgikk det at hovedpar-
ten var bygningssteiner gjenbrukt i 
gulvet, trolig ved restaureringene i 
1909 og 1967. Blant disse skilte en 
profilert stein seg ut og kan stamme 
fra kirkens helligste deler, nemlig et 
alter eller murt relikvieskrin.

De fleste gjenbrukte steinene kan 
nok en gang knyttes til materialet 
som tolkes å stamme fra den eldste 
kirkefasen gjennom den lyse olivinen 
og de særegne håndverkstrekkene. 
Steinene hadde dessuten en tykkelse 
på 8–16 cm noe som er alt for mye for 
gulvdekket i en liten kirke som dette.

Det mest interessante funnet var 
en rektangulær profilert stein med 
konkave kurver på tre sider, men 
dessverre delvis skadet. Den fjerde 
siden er grovt bearbeidet, noe som 
tyder på at den har vært vendt mot 

en vegg eller inn i en konstruksjon. I 
tillegg hadde steinen en jevn rektan-
gulær toppflate med snorrette kan-
ter. Rester av kalkmørtel tyder på en 
byggside eller en liggside i en murt 
konstruksjon (fig. 6AB).

En helt identisk stein ble funnet 
av Rivertz i 1909 (fig.6C). I arkiv
materialet beskrives den som funnet i 
koret og tegninger viser form og pro-
fileringer identisk med steinen fun-
net i 2022. Dimensjonene matcher 
også. Disse påfallende likhetene kan 
tyde på at steinene kan ha inngått i 
samme konstruksjon, eventuelt at de 
har tilhørt to separate.

Dette åpner for flere tolknings-
muligheter. I 1909 foreslo Rivertz 
blant annet at hans stein kunne ha 
vært en kapitelstein i korbuen, men 
denne tolkningen er problematisk 
da dimensjonen ikke samsvarer med 
underliggende hjørnesteiner og det 
finnes ingen rester av en tilpasset 
recess i muren. I stedet er det en reell 
mulighet for at 1909- og 2022-stei-
nene kan ha tilhørt et alter, enten som 
base eller alterplate (vendt motsatt). 
Kreftings dokumentasjon fra 1868 
viser at restene av kirkens hovedalter 
den gang sto inntil pallen. Imidlertid 
er det noe utfordrende med profilstei-
nene i alteret dersom profileringene 
var ment til å sees fra alle sidene.

I stedet kan begge steinene være 
del av et, eventuelt to, murte relikvie-
skrin som har stått på pallen i koret. 
Rivertz nevner kort at hans stein kan 
ha utgjort basen på Sunnivaskrinet 
som var på Selja og som trolig sto i 

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



REGIN MEYER

149

Figur 6A Murmester Geir Magnussen studerer den profilerte steinen som har konkave kurver 
på tre sider, etter at den ble tatt ut av gulvet hvor den har vært gjenbrukt (foto RM 2022). 
Figur 6BC Tegning av den samme steinen i (RM 2022) og tegning av en identisk stein funnet 
av Rivertz i 1909 (Riksantivarens arkiv). Figur 6D Oversikt på 3D-modell av ruinen hvor byg-
ningstein tilhørende den eldste bygningsfasen er markert med rødt (RM 2023). Det gjenstår 
fremdeles partier i gulv og vegger som ikke er undersøkt. Figur 6E Tolkning av Kinn kirkes 
første byggetrinn som viser hvordan koret var avsluttet mot vest (Stige/Nybø 2023). Figur 6F 
Plantegning av Bø Gamle Kirke i Telemark etter utgravning som viser hvordan steinkirkens 
første byggefase overlapper en eldre trekirke mens den fremdeles var i bruk (Skre 1985 Pl.5, 
Riksantikvarens arkiv).

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



META 2024

150

kirken.6 Men fordi undertegnede her 
argumenterer for at begge steinene 
må ha tilhørt den eldste fasen i et 
Seljumannakapell, virker Seljemen-
nenes skrin å være mer sannsynlig.

Vi vet ikke hvor mange skrin 
Seljemennene hadde i kirken eller 
hvordan de var arrangert. Imidler-
tid har de etter all sannsynlighet 
stått på pallen, enten fritt, eller inn 
mot østmuren. I en slik kontekst 
kan begge profilsteinene ha inngått 
som basesteiner i murte relikvieskrin 
slik man kjenner fra middelalderen i 
England og Frankrike. Om dette har 
vært skrin med åpninger (foramina) 
eller lukkede konstruksjoner, med 
eller uten overbygg, er uvisst og skal 
ikke diskuteres videre her. Man bør 
dessuten være åpen for at ytterligere 
spor vil kunne finnes ved fremtidige 
arbeider på kirkeruinen.

6  Brev fra Kristen Rivertz til Hr. arki-
tekt Schirmer, 24.07.1909 (Riksantikva-
rens arkiv, Oslo).

Ifølge Hommedal så sto trolig Sun-
nivaskrinet på pallen i kirken inntil 
translasjonen til Bergen i 1170. (Homme
dal 2018, s. 82) Odd Munk forteller i 
Soga om Olav Tryggvason at Sunnivas 
og Albanus sine levninger ble funnet på 
øya og lagt i skrin (Oddr & Rindal 1977, 
s. 77–78). Den latinske legenden «Acta 
Sanctorum in Selio» forteller at Sunniva 
ble lagt i helgenskrin (Tosterud 1997, 
s. 298).

Hva slags murkonstruksjon 
inngår i «Sunnivakirkens» 

eldste fase?

Av den foregående bygningsarkeo-
logiske gjennomgangen er det klart 
at Sunnivakirken neppe kan ha blitt 
bygget med skip og kor i én fase slik 
mye av den tidligere forskningshis-
torien har sett for seg. Dette har 
kommet til syne i murverk, hånd-
verksspor og steinmateriale som ikke 
er konsistent med det kvaderstein-
smurverket som man har ment er 
representativt for hele kirken. Videre 
har ruinen ulike typer sokler i kor og 
skip som ikke korresponderer med 
rommenes innbyrdes statuser hvor 
koret var det helligste. Likedan fin-
nes det profilerte hjørnesteiner både 
in-situ (i koret) og ex-situ som ikke 
samsvarer med skipets kvaderhjør-
ner. Kirkeruinen har dessuten to 
svært spesielle pilarlignende hjørne-
steiner som ansees å være et karak-
teristisk trekk i angelsaksiske kirker 
(quoins).

Summen av disse bygningsarke-
ologiske oppdagelsene tyder på at 
koret på et eller annet tidspunkt må 
ha stått som en separat bygning med 
et annet preg. Steinmaterialet tyder 
på å ha vært i lys brun\gulbrun fint 
hugget olivin, men av mindre regel-
messighet enn kvadersteinsmurver-
ket i skipet og Kristkirken nede på 
sletta. Hjørnene har hatt profilerte 
basesteiner og vertikalstilte «quoins», 
og det kan ha stått et alter eller murt 
relikvieskrin med samme type pro-
filering.

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



REGIN MEYER

151

På et tidspunkt har denne første 
murte enromsbygningen blitt utvidet 
i form av et større skip, hvor hele eller 
en større del har blitt bygget i kvader-
stein slik som i Kristkirken. I løpet 
av byggearbeidet har trolig de gamle 
dekorative vestre hjørnene blitt tatt 
ned og et av disse har funnet veien 
inn i sørmuren som gjenbruksmate-
riale hvor det ble gjenfunnet i 1967.

Til å utfordre denne kronolo-
gien, kan man stille seg spørsmålet 
om ikke bygningsutviklingen likeså 
gjerne kan ha skjedd i motsatt rek-
kefølge? Kan skipet opprinnelig ha 
vært en encellet bygning som senere 
fikk et sekundært kor i øst? I et slikt 
tilfelle måtte byggmesteren merkelig 
nok måtte bygge fra en kunstig kon-
struert terrasse til solid berggrunn 
på et annet nivå. Den motsatte 
utviklingen virker klart mer logisk, 
da man ville foretrekke å begynne 
på det mest stabile naturgitte under-
laget. Et eldre kor gir dessuten mer 
mening med tanke på hvorfor Sun-
nivakirkeruinen står påfallende «for-
skjøvet» på terrassens øverste avsats 
og med den ene kanten tett inntil. 
Videre må det også legges til at det 
aldri har blitt funnet spor etter repo, 
eller fundament for hovedalter eller 
pall i skipet. Man må også stille det 
uunngåelige spørsmålet om hvorfor 
det ble funnet en dekorative hjørne-
stein gjenbrukt inne i skipets sørmur, 
noe som gir ingen mening hvis ski-
pet var eldst.

Samtidig er det viktig å påpeke at 
deler av bygningsbiografien fremde-
les fremstår som uklar. At ruinen har 
en vertikalt stående stein i skipets 

ytre sørøstre hjørne kan tyde på gjen-
bruk ved flytting av et eldre hjørne. 
Imidlertid ser man av Rivertz plan 
fra 1909 at skipets sokkel er tegnet 
bare nesten frem til hjørnet. Tyder 
dette på at man allerede i første byg-
gefase planla for et tenkt skip ved å 
tilrettelegge for utvidelse? Fenome-
net med kor som har påbegynte øst-
hjørner for et skip er kjent fra andre 
steinkirker, slik som Bø gamle kirke, 
Mære kirke og Kinn kirke (fig.6EF) 
(Stige 2023, s.  160–169, 179; Skre 
1985, s. 54–55). I minst to av eksem-
plene har det allerede stått trekirker 
som suksessivt ble revet etter hvert 
som steinkirkene ble bygget ut i 
overlappende trinn. Da Cato Enger 
på 1930-tallet fant et brannlag nord 
for Sunnivakirken, ble dette tolket 
som rester av en brent trebygning 
og Olav Tryggvassons trekirke ble 
foreslått (Enger 1949, s.  14). Da 
det ble gravd i samme området på 
1990-tallet ble brannlaget ikke fun-
net slik at dateringen fremdeles er 
uvisst (Hommedal 2018, s. 76–77). 
Brannlaget kan dessuten stamme fra 
steinkirkens tak.

Fra «Seljumannakapell» i 
kristningstid til pilegrimskirke 

ved bispesetet?

Logikken bak Sunnivakirkens og 
Kristkirkens oppførelser under kong 
Olav Kyrre gir god mening. Selv om 
det finnes ingen konkrete kilder om 
at Kyrre bygde disse kirkene, så ville 
to kvadersteinskirker på dette nivået 

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



META 2024

152

passe godt med kongens etablering av 
bispesetet på Selja, fra ca.1068–1070.

Bispekirken på sletta var som de 
to andre bispekirkene i Norge på 
denne tiden (i Bergen og Nidaros) 
nettopp en Kristkirke, som begge 
var påbegynt av Olav Kyrre. Ifølge 
Nybø viser den basilikale utformin-
gen et treskipet plan av liten skala, 
nærmest en mini-basilika, med 
Bergen som mulig forbilde.7 Videre 
argumenterer hun for at den ble 
påbegynt omkring 1090, og omtrent 
samtidig skal kirken på terrassen 
foran helleren blitt bygget. Kvader-
murverket indikerer at begge kir-
kene var tillagt status og betydning. 
Sammen med terrassen har kirkene 
utgjort en enhet hvor intensjonen 
har vært tilknyttet etableringen av 
St Sunniva innenfor seljemannakul-
ten (Nybø 2000, s.  197–202, 205; 
Nybø 2001, s.  121).8 Hommedal 

7  Nybø argumenterer for at den eld-
ste Albanuskirken (Kristkirken) var en 
bispekirke som hadde den påbegynte 
Kristkirken i Bergen som forbilde (Nybø 
2001, s. 117–118). På Selja skal det ha 
vært et bevisst forsøk på å gjenskape kir-
ken i Bergen med basilikal form, nær-
mest som en kopi av denne i minifor-
mat. Formen sett i forhold til formatet, 
tyder på at det symbolske aspektet var av 
vesentlig betydning. Videre identifiserer 
Nybø den basilikale kirken på Selja med 
Kristkirken i Odd Munks oversikt over 
kirker på Selja i sagaen (Nybø 2000, 
s. 194, 199, 202; Nybø 2001, s. 117–118; 
Oddr & Rindal 1977, s. 78).
8  I et større perspektiv ser Nybø dette, 
i likhet med Arne Odd Jonsen, som en 
forberedelse før translasjonen av Sun-

legger sin datering av Sunnivakir-
ken mer generelt til de siste tiårene 
av 1000-tallet, eventuelt 1070-tallet 
(Hommedal 2019, s.  49, 55; Hom-
medal 2021, s. 77; Hommedal 2023).

Et viktig premiss for tolkningen 
av kirkenes samtidighet og stedets 
bygningshistorie, har altså vært kva-
dersteinene, også omtalt som: «.det 
første eksempel på såkalt storstei-
net kvadermurverk på norsk jord.» 
(Lidén 1997, s. 263) Kvaderne synes 
å ha fått et stort fokus i forskningen, 
mens det avvikende steinmateriale 
i Sunnivakirken omtales ikke. Som 
unntak nevner Enger kort og enkelt 
i 1949 at mye tydet på at det var 
anvendt steinmateriale fra en eldre 
bygning i ruinen, med henvisning 
koråpningens sokkelsteiner og et 
steintrinn. Men dette ble aldri fulgt 
opp (Enger 1949, s. 12).

Når man tidligere ikke synes å 
ha kjennskap til, eller tatt hensyn 
til, materialet som presenteres her, så 
er det ikke rart at ingen har kunne 
identifisere en eldre fase i Sunniva-
kirken før den ble fullt utbygget. Og 
når vi her argumenterer for at denne 

nivas skrin og flyttingen av bispesetet 
til Bergen. Forberedelsene skal ha blitt 
påbegynt allerede i Olav Kyrres tid 
(Nybø 2000, s.  199). Engers tolkning 
om at tårnet og Sunnivakirken kan være 
reist med gjenbruksmateriale fra kloster-
kirkens ombygging, blir avvist av Nybø 
med at kvaderen i tårnet er av en annen 
type samt at: «De utrevne kvadrene må 
derimot ha vært velegnet til å forhøye 
langmurene etter kirkens utvidelse øst-
over.» (Enger 1949, s.  14; Nybø 2001, 
s. 121).

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



REGIN MEYER

153

fasen er eldre enn bispesetets oppret-
telse, så innebærer det en opprinnelse 
svært langt tilbake i helligstedets his-
torie.

På et så tidlig tidsrom er det vik-
tig å påpeke at dedikasjonen ikke var, 
som dagens ruinnavn gir inntrykk 
av, viet til St Sunniva, men til Selje
mennene.9 Siden Sunniva ikke er 
nevnt i kildene dette århundre er det 
vanskelig å se for seg hennes dedika-
sjon, i motsetning til Seljemennene, 
som allerede på 1000-tallet hadde sin 
egen messe ifølge Gulatingslovens 
kristendomsbolk. Videre er det klart 
at bygningens interne mål på 4,5 m 
x 3,5 m antyder et lite kapell heller 
enn kirke.

Vi vet imidlertid svært lite om 
helgenene som ble tilbedt i det vi 
her hypotetisk kan kalle et «Selju-
mannakapell». At bygningen i lik-
het med etterfølgeren var omgitt 
av store steinblokker fra fjellveggen 
kan tyde på at deres historie har 
vært tilknyttet hulen og kanskje et 
steinras tilsvarende det som beskri-
ves i Sunnivalegenden (Hommedal 
et al. 2021, s. 21). Plasseringen kan 
således være der bestemte hendelser 
fant sted i en tenkt legende. Hypote-
sen om at Seljumennene kan ha sin 
opprinnelse i irske eremittmunker er 
fascinerende, men svært uavklart og 
skal ikke diskuteres her (Hommedal 
1997, s. 66–68).

Likedan har Adam av Bremens 
henvisning til Paul Diaconus beret-

9  Hommedal mener også at steinkirken 
var opprinnelig dedikert til Seljemenne 
(Hommedal 2018, s. 82).

ning, om syv menn som ligger i 
en hule ved havet hos skridfinnene 
(samene) i nord, vært forsøkt knyttet 
til Selja (Adam, Tosterud, Frihagen, 
Ingstad, & Danielsen 1993, s. 212).10 
Imidlertid forstår vi at når kilden 
samtidig nevner «…noen av de 
11 000 jomfruene kom dit.», så inn-
går også elementer fra andre helgen-
legender, bl.a. St Ursula, i tillegg til 
flere likhetstrekk med Syvsoverne fra 
Efesos. Den videre diskusjonen om 
opprinnelsen til Seljemennene ligger 
utenfor rammene til denne artikke-
len. Man forstår også utfordringen 
med Diaconus’ «Historia Lango-
bardorum», da denne kilden går til-
bake til 700-tallet, altså mer enn 200 
år før selv Gulatingslovens benevning 
av Seljemennene. Likevel kan det 
virke som om Adam på 1000-tallet 
forsøker å knytte disse «syv menn» 
til Selja, ut fra fellestrekk, når han 
avslutningsvis bemerker at «Her byg-
get også Olav en kirke» (Adam et al. 
1993, s. 212). Adam spesifiserer ikke 
hvilken Olav dette er. Men ser man 
til Odd Munks saga og Flatøyboka 
(1100- og 1300-tallet) så er det Olav 

10  I Scholie (tillegg) 145 står det: «I 
Historia Langobardorum forteller Pau-
lus at lengst mot nord, hos skridfinnene 
[samene], ligger syv menn i en hule ved 
havet og ser ut som om de sover. Det fin-
nes forskjellige teorier om dem, sier han, 
noen mener at de skal forkynne for fol-
kene der ved verdens undergang. Andre 
forteller at noen av de 11 000 jomfruene 
kom dit, og at følget og deres skip ble 
begravet av fjell som styrtet over dem. 
Her bygget også Olav en kirke.» (Adam 
et al. 1993, s. 212).

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



META 2024

154

Tryggvasson som er den store kirke-
byggeren på Selja, der hvor det ble 
funnet beinlevninger ved nedraste 
hellere (Oddr & Rindal 1977, s. 76), 
eventuelt framfor helleren, samt 
at han fikk reist terrasseanlegget 
(«steinlad») (Mundal 1997b, s. 327–
328; Hommedal 2018, s. 74).

Terrassen ved helleren knyt-
tes også til stedet for Olavs kirke i 
Seljas forskningshistorie. I enkelte 
tilfeller foreslås faktisk selve ruinen 
som samme kirke. Allerede i 1817 
påpekes det at ruinen virket å være 
oppsatt på samme sted som Olavs 
kirke (Klüwer 1823, s. 135; Rindal 
et al. 1997), og i 1868 at pallen i rui-
nen hadde vært underlaget for Sun-
nivas skrin (Krefting 1868, s. 11). I 
1885, med henvisning til sagaen og 
paralleller i Mosterkirken, konklu-
derte Nicolaysen at: «…dens nuvæ-
rende bygning er den samme som…
blev grundlagt af kong Olaf i 996.» 
Så legger han til: «Den er saaledes 
sikkert nok den ældste kirkebygning 
og overhoved det ældste bygverk her i 
landet, hvoraf der endnu findes syn-
lige levninger.» (Nicolaysen 1885). 
Kan denne encellede-bygningen vir-
kelig være identisk med Olavs kirke 
slik Nicolaysen hevdet? Og den eld-
ste steinkirken eller murbygningen 
man har spor av i Norge? Eller stam-
mer den fra de senere tiår opp mot 
etableringen av bispesetet?

Av hvem og hvorfor?

I et forsøk på å komme nærmere 
forklaringen på denne tidlige fasen 

innen konteksten av helligstedet før 
bispesetet, er det verdt å stille spørs-
mål om hvem som kan ha stått bak 
oppførelsen? Tidsperioden fra «Olavs 
kirke» i 996 til etableringen av bispe-
setet ca.1068–1070, er innenfor 
både det som har blitt ansett som 
en misjonsfase (950–1030) samt kir-
kelig organisasjonsfase (1030–1153) 
(Birkeli 1973; Jón Viðar 2003, s. 12, 
16–19). Denne svært forenklede inn-
delingen er selvsagt omdiskutert, 
men på generelt grunnlag må man 
kunne påstå at både «misjonering» 
og «organisering» utgjør viktige 
baktepper i forståelse av en så tid-
lig steinkirke eller kapell på et slikt 
sted. Videre vil det være naturlig å 
trekke inn kongemakten i oppfø-
ringen av denne typen bygning før 
bispesetet, med tanke på ressurser, 
maktgrunnlag og tilgjengelighet på 
spesialisert kompetanse. Til dette 
følger dessuten de skriftlige kildene 
som fremhever kongenes deltakelse i 
utviklingen av helligstedet, noe som 
også bidrar til favoriseringen av en 
kongelig byggherre, selv om andre 
ikke helt kan utelukkes.

Olav Tryggvasson og Olav 
Haraldsson er åpenbare kandidater 
om man legger grunn de skriftlige 
kildene i tillegg til legendemateri-
alet. Begge har for ettertiden blitt 
ansett som to av tre store misjone-
ringskonger i Norge og som nevnt 
med erfaringer fra England hvor 
begge skiftet side fra danskekongen 
Sven til den angelsaksiske kongen 
Ethelred. Tryggvasson omtales i den 
angelsaksiske krøniken som «Anlaf» 
og hans lojalitetsskifte til Ethelred 

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



REGIN MEYER

155

omtales der å ha skjedd i 994 mot en 
omfattende tributtbetaling (Huscroft 
2019, s.  197; Tjønn 2012, s.  358). 
Haraldssons skifte skal ha skjedd 
i 1013 i Normandie hvor Ethelred 
hadde flyktet med hoffet. At begge 
hadde usedvanlige geistlige og kon-
gelige rangpersoner til stedet ved 
dåpsseremonier som forseglet edsav-
leggelsene (biskop Ælfheah av Win-
chester, senere erkebiskop av Canter-
bury, erkebiskop Robert av Rouen, 
samt bistått av kong Æthelred selv) 
(Tjønn 2012, s. 359–361; Titlestad 
2013, s. 442; Salvesen & Theodoricus 
1969, s. 62), forteller litt om hvilke 
kristne ritualer og politiske ideologier 
de ble eksponert for før de vendte til-
bake til Norge. I tillegg skal begge 
ha hatt med seg prester og biskoper 
til Norge, hvorav flere har blitt for-
søkt identifisert innen den engelske 
kirke (Crawford 1997, s. 175; Title-
stad 2013, s. 448; Adam et al. 1993, 
s.  102), som allerede da hadde en 
gammel steinkirketradisjon. I legen-
dematerialet fremheves Tryggvasson 
særskilt gjennom sin oppdagelse av 
relikvier på Selja og den første kirke-
byggingen. Haraldsson får ikke til-
svarende plass i legendene, men skal 
angivelig ha stiftet Seljumannames-
sen og ifølge Theodoricus Monachus 
(fra slutten av 1100-tallet) seglet 
kongen fra England og la til: «etter 
guddommelig styrelse ved en øy som 
på norsk heter Sæla og på latin kalles 
Felicitas.» (Theodoricus, Theodri-
cus, & Salvesen 1969, s. 102). Når 
ambisjonen for begge var å ta tronen 
i landet, blant annet gjennom krist-
ning, må helligstedet ha vært et svært 

egnet virkemiddel både religiøst og 
politisk.

En mer eller mindre samtidig rival 
med Haraldsson er Knut den Store 
som var konge over England, Dan-
mark og Norge (1024–1035). Konge-
hylligen hans i Norge skjedde riktig 
nok i 1028 i Nidaros da Haralds-
son var i eksil i Gardariket og som 
stedfortredere satte han Ladejarlene 
Håkon og Svein. Kan Knut ha byg-
get et steinkapell på Selja for å sette 
sitt preg og ta del i helligdommen? 
Det finnes ingen kilder om at han 
var på øya, men 1028-ferden inne-
bærer at han må ha seilt like ved. 
En omdiskutert kilde hevder at kon-
gen etablerte Nidarholm kloster ved 
Nidaros samme år og ifølge Eystein 
M. Andersen kan et kanontårn der 
være restene av en rundkirke bygget 
av Knut (Andersen 2022). Skulle det 
være tilfelle er spørsmålet om ikke 
Knut eller en av Ladejarlene hans 
kunne ha oppført en liten steinkirke 
på Selja. Knut ville uten tvil kunne 
trekke inn nødvendig kompetanse fra 
den angelsaksiske byggetradisjonen 
og skal som konge etter hvert blitt 
en dedikert kristen og en kirkens vel-
gjører (Huscroft 2019, s.  265–266; 
Andersen 2022, s. 25–26).

Etter dette følger Magnus den 
gode (1024–1047) og Harald Hard-
råde (1015–1066), men igjen er 
det ingen kilder som knytter dem 
til Selja. Et viktig aspekt ved kong 
Magnus er nettopp fremveksten av 
hans fars helgenkult, St Olav, som 
ble kanonisert i 1031. Det er kjent 
at Magnus fikk laget et skrin til 
relikviene sammen med en trekirke 

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



META 2024

156

og en steinkrypt i Nidaros (Stylegar 
et al. 2015, s. 610). Innen kort tid må 
Hellig Olavs popularitet ha overgått 
Seljemennene, og senere St Sunniva, 
som helgen med internasjonal anse-
else allerede på 1070-tallet (Johnsen 
1968, s. 61; Jón Viðar 2003, s. 47).11 
Hardråde er mest kjent for sin for-
tid i det bysantiske imperiet, før han 
ble Norges konge og døde i slaget 
ved Stamford bridge i 1066. Som 
byggherre er det interessant at en av 
hans to Mariakirker, skal ha vært en 
steinkirke (Nidaros) (Snorri et al. 
1979a, s. 505), og følgelig et eksem-
pel på at et steinkapell på Selja kan 
ha vært mulig før 1067 med hensyn 
til håndverk og teknologi, men svært 
sjeldent.

De små dimensjonene med 
interne mål 4,5 m x 3,5 m, og en 
plassering tilknyttet en helgentradi-
sjon kan på mange måter passe med 
et oratorium, som blant annet finnes 
ved lignende pilegrimsmål og religi-
øse sentra. Bygningstypen forekom-
mer ved flere helligsteder på de Bri-
tiske øyer, med funksjon som et sted 
for stille bønn og helgendyrkelse. 
Vår bygning kan ha hatt en lignende 
funksjon, ettersom den begrensede 
plassen ikke har vært egnet for den 
økende pilegrimstrafikken ved en 
senere utvikling. Oratorier er særlig 

11  Hellig Olavs grav og helbredelse-
sundere i Nidaros omtales av Adam av 
Bremen på 1070-tallet, som påpeker at 
martyren dyrkes av «…alle folkene ved 
havet i nord, nordmenn, svear, göter, 
dansker og slavere». (Adam et al. 1993, 
s. 104, 212).

kjent i Irland og Skottland, hvor de 
har huset relikvier innen bygnings-
konstruksjoner av samme begren-
sede dimensjoner. Et av de mest 
kjente, som er på øya Iona, skal ha 
hatt relikviene til grunnleggeren St 
Columba og skal vi tro Snorre Stur-
lasson så avla nettopp en annen norsk 
konge, Magnus Berrføtt et besøk her 
i 1098 (Snorri et al. 1979b, s. 559).

Et oratorium eller et kapell til-
knyttet en helgenkult på en øy og 
ved en hule, stiller spørsmålet om 
hvor selve idéen eller inspirasjonen til 
konseptet kan ha kommet fra. At de 
aktuelle byggherrene kan ha erfart 
Iona er absolutt mulig tatt i betrakt-
ning deres bakgrunnshistorier. For-
skeren Barbara Crawford har blant 
annet trukket frem en rekke paral-
leller til Selja fra lokaliteter på de 
britiske øyer, hvor både romerske og 
keltiske kristne tradisjoner inngår, og 
med elementer som kan blitt overført 
til Selja (Crawford 1997, s. 160–181). 
Å skulle argumenter videre for kon-
krete inspirasjonskilder til helligeste-
det Selja vil være å sprenge alle ram-
mer for denne artikkelen. I stedet må 
det trekkes frem at i dette ligger det 
et stort potensiale hvor forsknings-
mulighetene burde være fruktbare 
ved komparative studier.

Konklusjon: En 
angelsaksisk steinkirke 

på opprinnelsesstedet til 
Norges tidligste helgenkult?

Denne artikkelen har presentert en 
serie nye oppdagelser i Sunnivakir-

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



REGIN MEYER

157

keruinen som ikke har blitt doku-
mentert i tidligere undersøkelser. 
Gjennom feltarbeid på stedet vært 
mulig å identifisere bygningsmateri-
ale som er eldre enn kvadersteinene 
som man tidligere har ment var 
representativt for hele kirken (skip 
og kor), og videre identisk med kva-
dermurverket i Kristkirken nede på 
sletta. Dette har kommet til syne i 
bygningsstein med avvikende form, 
håndverkspor og murkarakter som 
ikke har blitt funnet noe annet sted 
på helligstedet Selja (fig.6D). Av det 
eldste byggematerialet, hvorav noe 
fremdeles står in-situ mens annet er 
gjenbrukt ved restaureringene i 1909 
og 1967, tolkes det at dagens kor har 
opprinnelig vært en en-cellet byg-
ning. Denne har vært bygget i fint 
hugget lys brun\gulbrun olivin, med 
rettvinklet sokkelkant, profilerte 
steiner nederst i hjørnene og på disse 
vertikale pillaraktige hjørnesteiner. 
Trolig har det også ha inngått et alter 
eller murt relikvieskrin med samme 
profilering.

Med tanke på Selja som Norges 
eldste kjente kristne helligsted så vir-
ker det sannsynlig at bygningen har 
vært tilknyttet øyas og landets eldste 
dokumenterte helgener, Seljemen-
nene, enten i form av et kapell eller 
oratorium.

Videre er hovedkonklusjonen 
er at denne bygningsfasen må være 
eldre enn skipet og den samtidige 
Kristkirken på sletta. Ut fra tolk-
ningen om at Kristkirken er bygget 
som en bispekirke i forbindelse med 
Olav Kyrres etablering av bispesete 

på Selja 1068–70, så følger det også 
at fasen er eldre enn dette.

Det finnes så langt ikke grunn-
lag for å komme nærmere en tidfes-
ting som vil plassere bygningen til 
bestemte år eller tiår før dette, eller 
innen dateringsspennet som ligger i 
C14-resultatene.

Det er heller ikke mulig nå å 
knytte en av foreslåtte byggherrene 
til kapellet eller oratoriet, fra Olav 
Tryggvasons grunnleggelse i 996, til 
bispesetet etableres. Vi ser imidler-
tid av det foregående at dette er en 
periode da det norske vestlandet var 
under stor innflytelse av det angel-
saksiske England. Det er dessuten 
påfallende at man senere finner flere 
angelsaksiske innslag, hvorpå spørs-
målet melder seg om hva som var 
grunnlaget for dette. Som eksem-
pel er Sunniva et angelsaksisk navn, 
til tross for hennes angivelige irske 
opprinnelse (betydning= solgave) 
(Johnsen 1968, s. 51; Mundal 1997a, 
s. 91), og 12 km nordøst fra Selja står 
St Jetmundkirken, viet den angliske 
St Edmund. Benediktinerklosteret 
som ble grunnlagt omkring 1100 ble 
viet Albanus, som ansees å være den 
engelske protomartyren (Hommedal 
2019, s. 57; Tavinor 2016, s. 8–9).

Når man i tillegg identifiserer et 
angelsaksisk arkitektonisk trekk i 
Sunnivakirkens eldste fase (quoins), 
virker det sannsynlig at ikke bare 
geistlig men også håndverksmessig 
kompetanse har blitt hentet av bygg-
herren fra den andre siden av Nord-
sjøen.

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



META 2024

158

Takk! Forfatteren ønsker å takke Geir 
Magnussen (Bakken & Magnussen 
Restaureringsverkstad) og Bjørn Jensen 
(Stad kommune) for et svært godt sam-
arbeid. Stor takk går til Alf Tore Hom-
medal ved Bergen Universitetsmuseum 
og Alexander O’Hara ved Trinity Col-
lege Dublin for inspirerende diskusjoner 
og konstruktive innspill under arbeidet. 
Takk rettes også til Inger-Marie Aicher 
Olsrud ved Riksantikvaren for støtten 
under ruinprosjektet samt hjelp fra gode 
kollegaer: Lars Jacob Hvinden-Haug, 
Kjartan Hauglid og Beate Pedersen hos 
NIKU samt Tom Davies hos Sylvkallen 
Heritage.

Regin Meyer
Forsker/arkeolog. Bygningsavdelingen
Norsk institutt for kulturminneforskning 
(NIKU).
E-post: regin.meyer@niku.no

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



REGIN MEYER

159

Kilder

Adam, B., Tosterud, B., Frihagen, A.-K., Ingstad, H., og Danielsen, B. T., 1993: Beretnin-
gen om Hamburg stift, erkebiskopenes bedrifter og øyrikene i Norden. Oslo: Aschehoug.

Andersen, E. M., 2022: Grunnleggelsen av Nidarholm Mariakloster. Det Kongelige Nor-
ske Videnskabers Selskabs Skrifter, Nr.2-2022.

Birkeli, F., 1973: Norske steinkors i tidlig middelalder: et bidrag til belysning av overgangen 
fra norrøn religion til kristendom (Vol. 10). Oslo: Universitetsforlaget.

Birkeli, F., og Hauge, K. O., 1995: Tolv vintrer hadde kristendommen vært i Norge. Oslo: 
Verbum.

Crawford, B. E., 1997: Hellige steder på De britiske øyene. Noen paralleller til Selja. In 
Selja: heilag stad i 1000 år. Rindal, M. (red.) Oslo: Universitetsforlaget.

Enger, C., 1949: Helligdommen på Selja. Fortidsminner XXXI. Utgitt av Foreningen til 
norske fortidsminnesmerkers bevaring. Oslo: Grøndahl & Søns.

Helle, K., 1997: Det første bispedømmet på Vestlandet. In Selja: heilag stad i 1000 år. 
Rindal, M. (red.) Oslo: Universitetsforlaget.

Hommedal, A. T., 1993: Selja i Nordfjord: Eit forskningsprosjekt rundt eit kyrkjesenter 
på Vestlandet i tidleg mellomalder. HIKUIN, 20. Forlaget Hikuin. Moesgård.

Hommedal, A. T., 1995: Selja i Nordfjord. Som Moster eit brohovud i kristiningspro-
sessen. Lidén, H.-E. (Red.), Møtet mellom hedendom og kristendom i Norge: Universi-
tetsforlaget.

Hommedal, A. T., 1996: Selja: helgenstad i tusen år: eit forkingshistorisk bidrag om 
minnesmerket på øya Selja i Nordfjord. Foreningen til norske fortidsminnesmerkers 
bevaring. Årbok 1996 (150), 17–60.

Hommedal, A. T., 1997: Bakgrunnen for helgenanlegget på Selja og staden si rolle i den 
tidlege kristninga av Vest-Noreg. Selja: heilag stad i 1000 år. Rindal, M. (red.). Oslo: 
Universitetsforlaget.

Hommedal, A. T., 2018: A holy cave and womb: the sanctuary on the island of Selja 
and the birth of the first Norwegian saints. Caves and Ritual in Medieval Europe AD 
500–1500 (s. 63–84). Oxbow. Oxford.

Hommedal, A. T., 2019: St Sunniva, the Seljumenn And St Alban: The Benedictines and 
The Sanctuary at Selja, Norway. Monastic Europe: Medieval Communities, Landscape, 
and Settlement. Brepols.

Hommedal, A. T., 2021: Sankta Sunniva, ei regjerande dronning som garantist for kong 
Magnus Erlingssons arverett? In St. Sunniva: irsk dronning, norsk vernehelgen = Irish 
queen, Norwegian patron saint. Bergen: Alvheim & Eide akademisk forlag.

Hommedal, A. T., 2023: Sunnivakyrkja. Helgendronninga si kyrkje. www.grind.no.
Hommedal, A. T., Ommundsen, Å., og O’Hara, A., 2021: St. Sunniva: irsk dronning, norsk 

vernehelgen = Irish queen, Norwegian patron saint. Bergen: Alvheim & Eide akademisk 
forlag.

Huscroft, R., 2019: Making England, 796–1042. Routledge, London.
Johnsen, A. O., 1968: Når slo Sunniva-kulten igjennom? Bjørgvin bispestol: frå Selja til 

Bjørgvin. Juvkam, P. (Red.). Bergen: Universitetsforlaget. s. 40–62.

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



META 2024

160

Jón Viðar, S., 2003: Kristninga i Norden 750–1200. Oslo: Samlaget.
Klüwer, L. D., 1823: Norske Mindesmærker, aftegnede paa en Reise igjennem en Deel af 

det Nordenfjeldske. Udgivne af det Kongelige Norske Videnskabers Selskab i Trond-
hjem. Christiania.

Krefting, O., 1868: Selje klosterlevninger: indberetning om antikvariske undersøgelser 
1866–1867 i Selje kirke- og klosterruiner. Foreningen til norske fortidsminnesmerkers 
bevaring. Kristiania.

Lidén, H.-E., 1974: Middelalderen bygger i stein: en innføring i steinhugger- og murerhånd-
verket i Norge i middelalderen. Oslo: Universitetsforlaget.

Lidén, H.-E., 1995: Møtet mellom hedendom og kristendom i Norge. Oslo: Universitetsfor-
laget.

Lidén, H.-E., 1997: Seljaprosjektet. Selja: heilag stad i 1000 år. Rindal, M. (red.). Oslo: 
Universitetsforlaget.

Meyer, J., 1920: Bidrag til fæsting av den norske bygningskunsts kronologi. Byggekunst, 
9, 2 årgang 1920.

Meyer, R., 2018: Sunnivakirken på Selja: Restaureringshistorikk. Selje kommune, Sogn 
og Fjordane Fylke. NIKU Oppdragsrapport 124/2018.

Mundal, E., 1997a: Legender, helgenkult og misjonsstrategi i kristningstida. Selja: heilag 
stad i 1000 år. Rindal, M. (red.). Oslo: Universitetsforlaget.

Mundal, E., 1997b: Soga om Sankta Sunniva. Omsett frå norrøn versjon. Selja – heilag 
stad i 1000 år. Rindal, M. (red.). Oslo: Universitetsforlaget.

Nicolaysen, N., 1885: Antikvariske notiser. Foreningen til norske fortidsmindesmærkers 
bevaring. Aarsberetning for 1884. Kristiania.

Nicolaysen, N., 1892: Om ruinerne paa Selje. Udgivet af Foreningen til norske fortids-
minnesmerkers bevaring. (Supplement 4). Kristiania.

Nybø, M., 2000: Albanuskirken på Selja: klosterkirke eller bispekirke? Avhandling til dr.art.
graden. Universitetet i Bergen, Det historisk-filosofisk fakultet, Bergen.

Nybø, M., 2001: Albanuskirken på Selja: nye resultater – nye perspektiver. Foreningen til 
norske fortidsminnesmerkers bevaring. Årbok 2001 (155), s. 111–124.

O’Hara, A., 2009: Constructing a Saint: The Legend of St Sunniva in Twelfth-Century 
Norway. Viking and Medieval Scandinavia, 5. Brepols, s. 105–121.

Oddr, S., & Rindal, M., 1977: Soga om Olav Tryggvason (Ny utg. Vol. 46). Oslo: Samlaget.
Ommundsen, Å., Hommedal, A. T. & O’Hara, A. 2021: Den heilage Sunniva – vår ver-

nehelgen. St. Sunniva: irsk dronning, norsk vernehelgen = Irish queen, Norwegian patron 
saint. Ommundsen, Å., Hommedal, A, & Alexander O’Hara (Red.) Bergen: Alvheim 
& Eide akademisk forlag.

Rickman, T., 1848: Attempt to Discriminate the Styles of Architecture in England from the 
Conquest to the Reformation (5th Edition1848). Published by John Henry Parker, 
London.

Rindal, M. 1997 :Selja: heilag stad i 1000 år. Oslo. Universitetsforlaget.
Salvesen, A., og Theodoricus. 1969: Norges historie. Historien om de gamle norske kon-

gene / Theodricus munk. Historien om danenes ferd til Jerusalem. Oslo: Aschehoug.

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43



REGIN MEYER

161

Snorri, S., Holtsmark, A., Seip, D. A., Hødnebø, F., & Magerøy, H., 1979a: Norges 
kongesagaer: 1–2 1. d.: Kongesagaer / Snorre Sturluson; [oversatt av Anne Holtsmark og 
Didrik Arup Seip] (Jubileumsutg.) Hødnebø, F. & Magerøy, H. (red.). Oslo: Gyldendal.

Snorri, S., Holtsmark, A., Seip, D. A., Hødnebø, F., og Magerøy, H., 1979b: Norges 
kongesagaer: 1–2 2. d.: Kongesagaer / Snorre Sturluson; [oversatt av Anne Holtsmark og 
Didrik Arup Seip] (Jubileumsutg.) Hødnebø, F. &Magerøy, H. (red.). Oslo: Gyldendal.

Skre, D. 1985: Innberetning fra Riksantikvarens bygningsarkeologiske undersøkelser i 
Bø Gamle Kirke 1985. Riksantikvarens arkiv, Dronningens gate 13, Oslo.

Stige, M., 2023: Uthavnskirken på Kinn: Arkitektur og bygging. Kinnakyrkja: lengst vest i 
havet. Stige, M., & Hauglid, K. (red.). Nybø, K.N. (Billedred.) Flora historielag 2023 
Vol.177. Florø.

Stylegar, F.-A., Titlestad, T., Hellerud, S. V., Tjønn, H., Bandlien, B., Morten, Ø., & Jón 
Viðar, S., 2015: Sagakongene. Oslo: Spartacus Saga bok.

Tavinor, M., 2016: Shrines of the Saints in England and Wales: Canterbury Press.
Taylor, H. M., & Taylor, J., 1965: Anglo-Saxon architecture: 1. Cambridge: Cambridge 

University Press.
Taylor, H. M., & Taylor, J., 1978: Anglo-Saxon architecture: 3. Cambridge: Cambridge 

University Press.
Theodoricus, Theodricus, og Salvesen, A., 1969: Norges historie. Historien om de gamle 

norske kongene / Theodricus munk. Historien om danenes ferd til Jerusalem. Oslo: 
Aschehoug.

Titlestad, T., 2013: Olav den hellige. Sagakongene. Oslo: Saga bok Spartacus.
Tjønn, H., 2012: Olav Tryggvason. Sagakongene. Oslo: Saga bok Spartacus.
Tosterud, B., 1997: Legenden om Sunniva [Norwegian translation]. Selja – heilag stad i 

1000 år. Rindal, M. (red.). Oslo: Universitetsforlaget.
Unknown. 1968. 10 000 mennesker samlet til uforglemmelig høytid ved klosterruinene 

på Selja. Fjordenes Tidende, 4 Aug. 1968, s. 1–8.

Downloaded by 216.73.216.22 2026-01-15 21:24:43




